
如何與其他基督徒相處

我們這許多人、在基督裏成為一身、互相聯絡作肢體、也是如
此。（羅 12:5）

所以你們要棄絕謊言、各人與鄰舍說實話．因為我們是互相為
肢體。（弗 4:25）

核心觀念：基督徒之間關係是「互為肢體」，而不僅僅是群組
成員的關係。



2

核心觀念：互為肢體

• 保羅說：信徒是「互為肢體」（羅 12:5）

• 信徒是「深度互相依存」：單靠自己，我們都不完整

• 弗 4:25：所以你們要棄絕謊言、各人與鄰舍說實話．因為

我們是互相為肢體。這裡「不要說謊」不只是道德規條，說

謊等於切斷肢體間連結。（說謊的言語、行為、思想）

• 保羅的邏輯：說謊=切斷肢體＝傷害自己（像刺中要害）

• 新約書信裡大量「要彼此」的命令，都是把這個原則活出來



量化的關係

1. 關係會從「人」滑向「數據」

2. 會催生表演與假冒為善

3. 量化會把愛推向控制

4. 加劇比較與階級感

5. 會扭曲屬靈成長

6. 會造成牧養上的誤判

功能化的關係

1. 愛會變得有條件

2. 關係會變得很薄、很短

3. 會催生操控與情緒勒索

4. 會扭曲事奉動機

5. 群體開始變得不真實

6. 容易造成圈子化



4

量化的關係
• 關係會從「人」滑向「數據」
人會開始在乎看起來有沒有達標，而不是我有沒有真實地愛、聽、忍耐、說真話、饒恕。結果就是
大家學會做「可被量化的行為」，卻避開那些最需要、但最難被量化的事，比如長期陪伴一個情緒
反覆的人，或在衝突中學習修復關係。

• 會催生表演與假冒為善
只要有指標，就會有指標管理。於是有人就會開始用漂亮數字證明自己屬靈，有人則把軟弱藏起來，
因為軟弱會拉低分數。這會讓群體更不敢認罪、更不敢求助，也更容易形成「表面很敬虔、內裡很
孤單」的情況。

• 量化會把愛推向控制
當能用分數衡量別人的投入，就更容易拿它當作道德武器，例如指責他人做得不夠、還不夠不屬靈、
對群體有虧欠等。這類話一出現，愛很快就變成壓迫或情緒勒索，甚至讓服事成為解脫情緒操控的
的工具。



4

量化的關係
• 會加劇比較與階級感
數字天然會排序，排序會製造「強者組」與「弱者組」。教會可能不說，但大家心裡會知道誰是高
分、誰是低分。結果是尊榮變成追捧強者、忽略軟弱；而新朋友或本來就不擅社交的人更容易被邊
緣化。

• 會扭曲屬靈成長
很多真正的成長是慢的、隱性的、甚至先變糟再變好（例如開始面對創傷、學習界線、學習饒恕）。
量化系統會偏好快速、可見、上升曲線，於是人更不敢走那些必要但看起來「退步」的路。

• 會造成牧養上的誤判
看見某人出席高、事奉多，就以為他狀態好。看見某人出席低、互動少，就以為他冷淡。實際上，
可能前者正用忙碌逃避真實，後者正處在重壓或憂鬱，需要的是被理解與被扶持。數據很容易讓牧
養人變成「管理人」。



4

功能化的關係
• 愛會變得有條件
當「我有用才有價值」成為關係的底層邏輯，人就會在有用時被熱情對待，沒用時被冷落。久了大
家會學會用表現換接納，用產出換存在感，內心反而更不安全。

• 關係會變得很薄、很短
功能化的關係追求效率，不喜歡慢慢陪伴。有人病了、有情緒問題、需要長期照顧的時候，就容易
被視為要付出的「成本太高」而被忽視。

• 會催生操控與情緒勒索
當我們需要他者來滿足我、支持和完成我們事工的時候，就更容易對他人進行屬靈標籤和道德言語
綁架。被這樣對待的人常常會越服事越累，最後大部分是精力耗盡而離開。



4

功能化的關係
• 會扭曲事奉動機
功能化關係中，通常「人」的優先級會被放在事工的後面。大家可能開始用「完成事工」來衡量一
切，於是彼此更像攻克任務的同事，少了同哭同樂與彼此承擔。短期看起來有效率，長期卻會累積
冷漠和內耗。

• 群體開始變得不真實
因為功能化的關係需要讓自己保持「可用的狀態」，也就是需要長期維持穩定、要正向、要能幹。
於是人更不敢承認軟弱。團契變成一群「表現良好的人」互相寒暄，卻很難有敞開和彼此的醫治。

• 容易造成圈子化
功能化會自然把人分類，靠近對我們有幫助的人，疏遠帶不來幫助的人。於是邊緣的人更邊緣，新
人更難進入，教會變成幾個小圈圈，各自運作，彼此不再像一個身體。



4

討論題 1
既然聖經說我們是「彼此的肢體」 ，那在教會裡你覺得最

常見的「切斷連結」方式是什麼（可以具體一些）？為什

麼這等於在傷害自己？

（弗 4:25）所以你們要棄絕謊言、各人與鄰舍說實話．因為我

們是互相為肢體。（謊言可以是思想上，謊言可以是行為上的，

謊言也可以是言語上的等等。）



11

肯定彼此 彼此分享 彼此服事

1. 肯定恩賜與長處 4. 分享空間／時間
／資源

7. 問責：認罪、勸
戒、說真話

2. 肯定在基督裡同
等重要

5. 分擔需要與重擔 8. 饒恕與和好：處
理衝突

3. 可見的愛：聆聽、
關懷

6. 分享信念／思想
／靈性

9. 以對方益處為優
先

9 種建立群體的「彼此」操練



6

Affirming：肯定彼此（3 類）
• 1) 肯定長處／恩賜：

羅 12:10「尊敬人」；雅 5:9「不要彼此埋怨」；羅 12:3–6「確認彼此

恩賜」

• 2) 肯定同等重要：

羅 15:7「彼此接納」；林前 12:25「彼此同等關懷」；彼前 5:5「以謙

卑束腰」；雅 2:1「不可偏待人」

• 3) 可見的愛與聆聽：

羅 16:16「彼此問安」；雅 1:19「快快地聽」；帖前 3:12「彼此相愛增

長」



7

• 4) 分享空間／時間／資源：

羅 12:10「弟兄之愛」；帖前 5:15「彼此行善」；彼前 4:9「一同款

待」

• 5) 分擔需要與重擔：

加 6:2「擔當彼此重擔」；帖前 5:11「彼此勸慰、建立」

• 6) 分享信念／思想／靈性：

羅 12:16「同心」；西 3:16「彼此教導」；林前 11:33「彼此等待」

；弗 5:19「彼此歌頌」

Sharing：彼此分享（3 類）



8

• 7) 問責（accountability）：

雅 5:16「彼此認罪、代禱」；羅 15:14「彼此勸戒」；來 3:13「天天勸

勉」；弗 4:25「彼此說實話」

• 8) 饒恕與和好：

弗 4:2「忍耐、包容」；弗 4:32「彼此饒恕」；加 5:26「不挑釁、不嫉

妒」；羅 14:19「不彼此定罪」；雅 4:11「不毀謗」；太 5:23；18:15

「重建關係」

• 9) 以對方益處為先：

羅 14:19「彼此造就」；來 10:24「激發愛心善行」；加 5:13「互相服

事」；羅 15:1–2「不求自己喜悅」

Serving：彼此服事（3 類）



9

討論題 2（9 類操練自我檢視）

在講義列的九類「彼此」的操練裡，你自己最強的一類是哪

一個？最弱的一類是哪一個？各舉一個具體例子，並說出背

後真正卡住你的原因是什麼。



10

羅馬書 12:9–16：愛的「骨架」

v.9 建立「愛的生活方式」，包含三個命令：

• 愛要真誠（棄絕謊言，不是在表演也不是表面的禮貌）

• 惡要厭惡（對罪與破壞保持敏感）

• 善要持守（持守那真正帶來生命的）



11

v.10–16：把愛拆成 3 組

A. 對人的態度 B. 與人的互動 C. 實際的行動

尊敬人、讓人感到
被珍惜（v.10）

同喜同哭、願意情
感投入（v.15）

與聖徒同用、一同
款待（v.13）

熱心不懈怠、靈裡
火熱（v.11）

同心、不自高
（v.16）

祝福逼迫你的人、
不以惡報惡（v.14）

忍耐盼望、恆切禱
告（v.12）

樂意與卑微者來往
（v.16）



12

討論題 3
• 羅馬書 12:9–16 裡面，你覺得哪一條最難做？
A 尊榮人 B 與喜樂的人同樂、與哀哭的人同哭
C 款待、分享需要 D 不自高、與卑微的人來往

• 請用一個真實處境說明：為什麼難？（可以類似表達：我做不到 ，
我會變得 ，因為我在意 ， 對我有意義，我渴望 。）

通常會走向哪一個極端：
1. 逃避型：我乾脆不靠近、不投入（保持安全距離）
2. 用力型：我硬撐、硬扛，後來開始怨、開始控制、開始算帳

• 最後：福音裡「我先被愛／被饒恕／被接納」這件事，怎樣幫我往
前一步？



13

“我們彼此的團契，完全建立在基督為我們所做的事上。”
— 潘霍華

“基督徒走在一起，不靠共同背景，而靠同被耶穌所愛。”
— 卡森

• 屬靈的愛不走「掌控對方」那條路：把對方交給基督，讓對方在真

道中得自由

• 第一個服事常常是「聆聽」：愛神始於聽祂的話，愛人也始於學會

聽人

• 問責與認罪（雅 5:16）不為了羞辱；它讓人不再孤單，回到恩典裡



14

本週操練：選 2–3 件可以做的事

• 誠實的愛：在需要時，溫柔指出不對（羅 12:9）

• 把人當家人：讓人感到被尊重與被珍惜（羅 12:10）

• 慷慨的愛：用家、金錢、時間實際分享（羅 12:13）

• 不帶苦毒：不報復、不記恨（羅 12:14）

• 同理的愛：同喜同哭，願意投入（羅 12:15）

• 謙卑的愛：願意與不同的人同行（羅 12:16）


	幻灯片 1
	幻灯片 2
	幻灯片 3
	幻灯片 4
	幻灯片 5
	幻灯片 6
	幻灯片 7
	幻灯片 8
	幻灯片 9
	幻灯片 10
	幻灯片 11
	幻灯片 12
	幻灯片 13
	幻灯片 14
	幻灯片 15
	幻灯片 16
	幻灯片 17
	幻灯片 18

